



Noorani Islamic Research Institute  
<http://www.tangali.net>

Publicatie 126

# SHEIKH ABDUL QADIR JILANI

*radi Allaho anho*

*Alhaaj Mohamed Juzoef Tangali Qadri*



Copyright © M.J. Tangali  
Amsterdam, 25 oktober 2005

1e druk

Uitgever: Stichting Noorani Islamic Research Institute

E-mail: [info@tangali.net](mailto:info@tangali.net)

Website: [www.tangali.net](http://www.tangali.net)



Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd en/of openbaar gemaakt door druk, fotokopie, microfilm of op welke andere wijze dan ook zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van de uitgever.

No part of this book may be reproduced in any form, by print, photo print, microfilm or any other means without written permission from the publisher.

# **Sheikh Abdul Qadir Jilani**

Qutub-e-Rabbani, Ghaus-e-Samdaani, Haiqal-e-Noorani,  
Mehboob-e-Soebhaanie  
Bargah-e-Ilaahi, Sheikh-ul-Akbar,  
Gohar Darya-e-Wilaayat, Qutb-ul-Aqtaab, Fard-ul-Ahbaab, Hazrat  
Abu Mohammed  
Sayyid  
Muhiyyudeen  
Abdul Qadir  
Jilaani (*radi Allahu anhu*)



## Inhoudsopgave



1. Hij is Hassani en Hussaini
2. Enkele wonderen rondom zijn geboorte
3. Stem uit het onzichtbare universum
4. Hij bereikte de status der Siddiqien
5. Shari'ah, Tarieqa en Haqiqi Marifa
6. Bai'at
7. Ziyārat van Sayyedina Rasoeelloh *sallallaaho alaihi wa sallam*
8. Zijn hervorming van de mensen
9. Shari'ah en Tariqat
10. Nasiha
11. Askār, Salawāt en Qasaid
12. De islam verspreidt door soefi heiligen
13. Een dief wordt een Abdāl
14. Mijn voet is op de schouders van de Awliyah
15. Hazrat Imam Ahmed bin Hambal *radi Allahu anhu*
16. Aqieda
17. Zijn dagelijkse leven en onderwijs
18. Ghaus-e-Azam *radi Allahu anho* aangekomen in Bagdad
19. Beproevingen tijdens zijn studies
20. Aanvang van spirituele kennis
21. Afronding academische en spirituele studies
22. Onderdrukken van zijn *nafs* (ego)
23. Ontmoeting met Hazrat Khizr (*alaihis salām*)
24. Zijn strijd tegen duivelse machten
25. Zijn eerste confrontatie met Shaytaan
26. Zijn tweede confrontatie met Shaytaan
27. Zijn derde confrontatie met Shaytaan
28. Zijn vasthoudendheid in Shari'ah

29. Zijn macht over Jinns
30. Overlijden van Sayyedi Abdullah Soom'ie *radi Allaho anho*
31. Verschijning van plaats tot plaats
32. Bescherming tegen de storm
33. Zijn Nikāh (huwelijk)
34. Zijn laatste dagen
35. Zijn gezegende Mazār
36. Qasaid voor de Sheikh
37. Ala Hazrat Imam Ahmad Raza Khan *radi Allaho anho*



## 1 Hij is Hassani en Hussaini

Hij is universeel, de meest geaccepteerde soefi heilige aller tijden en de meest herdachte in de Alemien (werelden), bij zowel Jinn als mens en eveneens door de Arwāh (zielen), de Malaika (Engelen) en de geliefden van Allah Ta'ala. Hij verkreeg de titels door de eeuwen heen zoals Mohiyyoeddien (Hervormer van de Iman), Qutub Rabbani en Ghaus-ul-Azam (de grootse Helper), Sayyedi wa Imam-e-Sheikh-ul-Akbar Abu Mohammed Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu*.



De Sheikh is geboren<sup>1</sup> in de heilige maand Ramadaan 470 Hijri (1077 n. Chr.) in Jilan, Perzië (Iran). Zijn vader was Abu Sālih, een man van taqwa (vroomheid) en een regelrechte Moeried van Hazrat Imam Hassan ibn Ali *radi Allahu anhu*. Zijn moeder was Ummul-Khair Fatima, een vrome dochter van de devote vader Sheikh Abdullah Sawma'ie die een rechtstreekse Moeried was van Hazrat Imam Hussain ibn Ali *radi Allahu anhuma*. Kortom, Hazrat Mohiyyoeddien Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* was zowel Hassani als Hussaini, een nakomeling van de Heilige Profeet Mohammed *sallallaaho alaihi wa sallam*. Om deze reden noemen de Sindhis hem bekoorlijk *putar mithe mahboob jo* (de gezegende zoon van de glansrijke en behaagde Profeet Mohammed *sallallaaho alaihi wa sallam*).

Hij was groot gebouwd van middelmatige lengte met een brede borst, een lange en brede baard, geelbruin van kleur, de wenkbrauwen waren aaneengesloten, bovendien had hij een stevige en luidre stem en een bijzonder goed karakter.

## 2 Enkele wonderen rondom zijn geboorte

1. Op de vooravond van de geboorte van Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allaho anho* kreeg zijn vader Sayyedi Abu Sālih een droom waarin de Heilige Profeet Mohammed *sallallaaho alaihi wa sallam* hem de volgende blijde tijding gaf: "O Abu Sālih! Almachtige Allah heeft u gezegend met een heilige zoon. Hij is mijn geliefde, de geliefde van Almachtige Allah én hij is de meest uitverkorene onder de Awliyah en Aqtaab."
2. Bij zijn geboorte al had hij de voetafdruk van Rasoeeloellah *sallallaaho alaihi wa sallam* op zijn schouders. Dit was het bewijs van zijn Wilāyah.
3. Almachtige Allah maakte in de droom van zijn ouders blije tijding bekend, dat hun zoon de Sultan-ul-Awliyah is en een ieder die dat bestrijd misleid (Gumrāh) zal zijn.
4. Op de vooravond van zijn geboorte zijn 1.100 jongens in Jilan geboren. Zij werden allemaal Wali Allah.
5. Hij was geboren op de vooravond van de heilige maand Ramadaan. Gedurende de hele maand Ramadaan, tussen Sehri en Iftār, dronk hij geen melk. Met andere woorden, hij vaste al vanaf zijn geboorte. Zijn gezegende moeder vertelde dat hij gedurende de hele dag geen moment huilde om melk en alleen dronk tijdens de Iftār. **SoebhānAllah!**

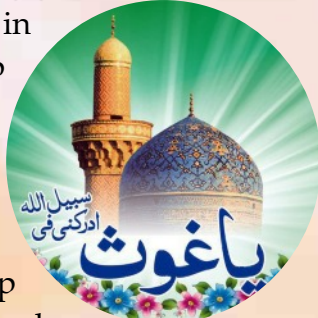


*Uit overleveringen blijkt dat er twee geboortedata circuleren, namelijk geboorte op de eerste dag van de maand Ramadaan of op de tweede dag van de maand Ramadaan.*

## 3. Stem uit het onzichtbare universum

Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allaho anho* was niet zoals de andere kinderen die hun tijd met spelen en grappen doorbrachten. Vanaf

zeer jonge leeftijd bracht hij zijn tijd door in gedachte van Almachtige Allah. Als hij op enig moment met de kinderen wilde gaan spelen hoorde hij uit het onzichtbare een stem zeggen: "Kom naar mij o gezegende." In het begin toen hij dat hoorde was hij bang, rende naar zijn moeder en ging op haar schoot zitten. Naarmate de tijd verstreek werd hij bekend met de stem en in plaats van naar zijn moeder te rennen ging hij zich verdiepen in de herinnering (zikr) van Allah.



we

Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum  
 Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum

#### 4. Hij bereikte de status der Siddiqien

De Heilige Profeet Mohammed *sallallaaho alaihi wa sallam* is de laatste Profeet. Er is geen Profeet na hem gekomen en zal ook **nooit** komen. De volgelingen van de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam* kunnen groeien door spirituele activiteiten zoals taqwa (vroomheid) en aanbidding van Allah waardoor de status van een Awliyah Allah (Vrienden van Allah) kan worden bereikt. De hoogste gradatie na de Ambiya (Profeten) behoort toe aan de Siddiqien (rechtschapene, kampioen in het spreken van de waarheid). Daarom heeft de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam* ons geleerd om in de dua (smeekbede) ook **Allahummaj alna min-as-Siddiqien** (O Allah maakt ons waarheidsgetrouw) te verzoeken.

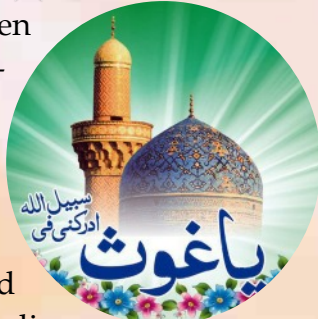
Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allaho anho* manifesteert aan de wereld, dat hij het niveau der Siddiqien al had bereikt op 18 jarige

leeftijd. Op die leeftijd nam de hevige verlangens naar kennis en bezieling hem mee, op zoek naar een Awliyah Allah in Bagdad Shareef. Zijn moeder zei bij het afscheid: "O mijn lieve zoon! Ik ben nu oud geworden en ik denk niet dat je mij levend weer zult zien, maar mijn dua's zullen altijd met je zijn. Moge Almachtige Allah je succes geven in je verlangen naar academische studie en spirituele kennis." Zij zei vervolgens: "Jouw overleden vader heeft 80 dinars achtergelaten. Ik geef je daarvan de helft, de andere helft is voor je jongere broer Sayyid Abu Ahmad Abdullah." Er wordt gezegd dat (toen hij op het punt stond zijn ouderlijk huis te verlaten om naar Bagdad te gaan) zijn moeder 40 goudstukken in de binnenzak van zijn jas dichtnaaide én hem adviseerde altijd de waarheid te spreken.



Toen het reisgezelschap waarmee hij reisde bij Hamdaan in een dichte bos terecht kwamen werden zij door zestig rovers overvalen. Tijdens deze overval vroeg een bandiet aan hem of hij iets waardevols bij zich had. Waarheidsgetrouw vertelde de Sheikh dat hij 40 dinars in zijn binnenzak had. Aanvankelijk dacht de bandiet dat de Sheikh een grap maakte en vertelde het aan de bendeleider Ahmad Badawi. Deze besloot zelf een kijkje te gaan nemen bij de jonge Sheikh. Nadat de dieven zijn jas hadden opengescheurd bleek dat inderdaad 40 dinars in zijn jas waren verstopt. De bendeleider was verbluft. Hij vroeg aan de jongeheer waarom hij het geheim had verklapt, terwijl hij de verstopte dinars geheim kon houden. Sheikh Abdul Qadir vertelde hem, dat zijn moeder had bevolen nooit te liegen, maar zelfs nimmer aan te denken. Het was zijn plicht het bevel van zijn moeder op te volgen. Dit horende werd de bendeleider overrompeld door zachtheid, barstte in tranen uit en viel voor de voeten van de

Sheikh. Toen de bendeleden dit zagen deden ook zij hetzelfde. Ogenblikkelijk accepteerden alle rovers de jongeman als hun Sheikh en vervolgden samen met hem de reis op zoek naar Wilāyah (heiligeheid). De Sheikh zei: "Dit was de eerste misleidde groep die als eerste tauba op mijn hand deden." Zo kwam het dat Sheikh Abdul Qadir Jilaani werd aangemerkt als Siddiqien. **Allahummaj alna min-as-Siddiqien**, Amien Yaa Rabbal Alemien.



Sayyed Hadji Abdul Rahim bin Sayyed Mohammed Ismail Shirazi heeft de essentie van deze gebeurtenis heel loffelijk in zijn dichtbundel 'Ghaus-ul-Azam' de volgende poëtische verzen opgenomen:

### **Choron pe tum ne kar ke tawajjoh**

Met Uw spirituele glans gefocust op de dieven

**Yaa Ghaus-ul-Abdāl banaaya aali shaan**

heeft u hen verheven tot grote heiligen.

**Azam ajab tumhaarie shaan**

O glorieuze helper, uw statuur is inderdaad wonderlijk.

(Bron: **Gulzare Tayyiba**, deel 3, pagina 18)

Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum  
 Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum

## 5. Shari'ah, Tariqa en Haqieqi Marifa

Wat de Shari'ah (onschendbare islamitische wetgeving) betreft volgde Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* de Hambali mazhab (denkschool van gewei-de islamitische wetgeving). Tegelijkertijd was hij ook een geestverwant van de Shafi'i-e-mazhab. De Sheikh had een leidende rol binnen de Ahle Soennat wal Jama'ah (volgelingen van de Soenna van de Heilige Profeet Mohammed *sallallaaho alaihi wa sallam* en de Jama'ah van zijn gezegende Sahābiyyeen (metgezellen)).



De methode om dichter bij Allah Ta'ala te kunnen komen is door voortdurend aanvullende en vrijwillige gebeden te verrichten zoals zikr (gedenken van Allah), aanhouwend Salawāt (Duroed) voor de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam*, Soenna vasten, liefdadigheid, *zuhd* (onthouding) en *juhd* (inspanning op de weg van Allah Ta'ala) conform de toelichting van de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam*. Deze handelingen behoren tot de tariqa (leidraad op het spirituele pad naar Allah) en komen voort uit de Shari'ah. Een Sheikh die volmaakt is op het gebied van Shari'ah, tariqa en haqieqi-marifa (kennis van Allah) zal in staat zijn om het spirituele niveau van een Moeried (discipel) vast te stellen om vervolgens aanvullend awrād en askār (vrijwillige gebeden) te adviseren voor spirituele vooruitgang.

Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* leerde tariqa van Sheikh Hammad bin Muslim al-Dabbas *radi Allahu anhuma*. Traditioneel krijgt iemand die aangewezen is als Khalifah van een Sheikh in tariqa de khirqa. Aan Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* werd de khirqa geschenken door Sheikh Qazi Abi

Said al-Mukhrami radi Allahu anhu. De tariqa die Sheikh Abdul Qadir Jilaani radi Allahu anhu volgde werd na zijn overlijden de *Qadiriyya tariqa* genoemd. Deze tariqa wordt wereldwijd erkend als een devote levenswijze voor spirituele vooruitgang dat door Zikr van Allah wordt verkregen.

Verder om het hart te polijsten van alle kwaad, een heilzamer leven te leiden, het geliefd kunnen zijn bij de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam*, de Sahābiyyeen en de Awliyah. Ook voor bezieling om de Shari'ah te volgen in overeenstemming met een van de vier denkscholen van Hazrat Imam Abu Hanifah, Imam Shafi'i, Imam Malik en Imam Ahmad bin Hambal radi Allahu anhum.



Moge Allah Ta'ala met hen tevreden zijn. Amien.

Elke tariqa heeft een silsila (spirituele schakel) met de mystieke leerstelling van de Sheikh Abdul Qadir Jilaani radi Allahu anhu. Deze schakel loopt terug tot aan de Heilige Profeet Mohammed *sallallaaho alaihi wa sallam*.

## 6. Bai'at

Hazrat Ghaus-e-Azam radi Allahu anhu kreeg zijn spirituele training in Bagdad van twee van de grootste mystici van hun tijd, namelijk Hazrat Sayyedi Abul Khair Hammaad bin Muslim Al Dabbaas radi Allahu anhu en Hazrat Qazi Abu Saeed Mubarak Al Makhzoom radi Allahu anhu. Hoewel hij behoorlijk gezegend was door beide vooraanstaande Awliyah, had hij nog geen Peer-o-Moershid gekozen. Uiteindelijk was de tijd aangebroken om Moeried te worden van een Moershid. Hij presenteerde zichzelf

overeenkomstig de Wil van Almachtige Allah in het hof van Hazrat Qazi Abu Saeed Al Makhzoomi *radi Allahu anhu*, werd zijn Moeried en werd lid van zijn Halqa en spirituele orde. Hazrat Sheikh Abu Saeed *radi Allahu anhu* toonde veel liefde en aandacht aan deze unieke volgeling en zegende hem met juweeltjes van spiritualiteit en mystiek. Op een dag toen Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* en andere mensen voor de Sheikh zaten vroeg hij aan Hazrat Ghaus-e-Azam iets te gaan halen. Terwijl Ghaus-ul-Azam *radi Allahu anhu* weg was gegaan om het te halen zei Hazrat Makhzoomi *radi Allahu anhu* aan de aanwezigen: **“Op een dag zal de voet van deze jonge man op de schouders rusten van alle Awliyah Allah en alle Awliyah van zijn tijd zullen voor hem buigen.”**



## 7. Ziyārat van Sayyedina Rasoeloellah *sallallaaho alaihi wa sallam*

Op 16 Shawāl 461 Hijri omstreeks middaguur zag de Koning der Awliyah Sarkār-e-Ghaus-e-Azam Jilaani *radi Allahu anhu* in zijn droom de Koning der Ambia en Rasoel Sayyedina Rasoeloellah *sallallaaho alaihi wa sallam*. In zijn droom zei de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam* aan hem: **“O Abdul Qadir! Waarom geef je geen lezingen en adviseer je de mensen niet om hen te beschermen tegen misleiding?** Hij antwoordde: **‘Ya Rasoeelloellah *sallallaaho alaihi wa sallam!* Ik ben geen Arabier. Wat ga ik de vloeiend Arabisch sprekende mensen vertellen’.** Huzoer *sallallaaho alaihi wa sallam* zei: **‘Maak je mond open’** en hij plaatste zijn gezegende Saliva (spuug) zeven keer in de mond van Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* en zei: **‘Ga nu lesgeven, de mensen adviseren en breng ze terug op het Pad van Almachtige Allah’.**”

## 8. Zijn hervorming van de mensen

Eerst begon hij colleges te geven aan leraren van de Madrassah (universiteit) behorende tot Sayyedi Sheikh Abu Saeed Makhzoomi *radi Allahu anhu*. De mensen van Bagdad en naburige steden begonnen in grote getallen naar de colleges van Sarkār-e-aus-e-Azam *radi Allahu anhu* te komen waardoor de Madrassah te klein werd om te mensen op te vangen. Vaak was er geen zitplaats in de Madrassah waardoor de mensen op straat moesten zitten om naar zijn colleges en adviezen te luisteren. In 568 Hijri werden enkele huizen rondom de Madrassah opgekocht en samengevoegd met de Madrassah zodoende de collegezaal groter te maken. Na enige tijd werd ook deze verruimde ruimte klein. De Mimbar (lessenaar) van Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* werd vervoerd naar de (openlucht) Ied Ghāa waar meer dan zeventig duizend mensen aan iedere lezing van hem deelnamen. Tijdens iedere college van hem waren vier mensen beschikbaar die schriftelijk verslag maakten van zijn lezing en twee Qurra' (meervoud van Qari), die de hele Qur'aan reciteerden. Zijn lezingen werden in zeer korte tijd alom bekend en trok mensen aan uit alle delen van de wereld. Bagdad Shareef werd wederom het centrum van studie en spiritualiteit. Hij hield gewoonlijk drie keer per week lezingen, namelijk op vrijdag- en woensdagavond en zondagochtend. Deze gezegende praktijk vervolgde hij gedurende veertig jaren van 521 Hijri tot 561 Hijri.



Gh

## 9. Shari'ah en Tariqat

Op een dag kwam Hazrat Sheikh Bata'ihi *radi Allahu anhu* naar het hof van Sheikh Ahmed Kabier *radi Allahu anhu*. Hij verklaarde dat Sheikh Ahmed Kabier *radi Allahu anhu* zei: "Weet u iets over de omstandigheid van Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*." Hazrat Sheikh Ahmed Kabier *radi Allahu anhu* verklaarde: "Toen ik dit hoorde begon ik Huzoer Ghaus-e-Azam Jilaani *radi Allahu anhu* te lofprijzen en vertelde wat ik over hem wist en bleef daarna stil." Hazrat Sheikh Ahmed Kabier zei daarna: "Aan zijn rechterkant is de zee van Shari'ah en aan de linkerkant de zee van Tariqat. Daaruit geeft hij kennis en spiritualiteit aan degenen die erom vragen en hij lief heeft. Op deze gebieden is er niemand die hem kan evenaren."



**Sheikh Abdul Qadir Jilani** *radi Allaho anho* is een discipel in oplopende volgorde van:

1. Sayyidil Karimi Aliyinil Murtaza Karamal laahu Ta'ala Waj hahu
2. Sayyidil Imaami Hussaini nish Shaheedi Radi Allahu Ta'ala Anhu
3. Sayyidil Imaami Aliyibnil Hussaini Zainil Aabideena Radi Allahu Ta'ala Anhuma
4. Sayyidil Imaami Muhammadibni Aliyinil Baaqiri Radi Allahu Ta'ala Anhuma
5. Sayyidil Imaami Ja'faribni Muhammaddinis Saadiqi Radi Allahu Ta'ala Anhuma
6. Sayyidil Imaami Moosabni Ja'farinil Kaazimi Radi Allahu Ta'ala Anhuma



7. Sayyidil Imaami Aliyibni Moosar Rida  
Radi Allahu Ta'ala Anhuma
8. Sheikh Ma'roofinil Karkhiyi Radi  
Allahu Ta'ala Anhu
9. Sheikh Sariyyinis Saqtি Radi Allahu  
Anhu Ta'ala Anhu
10. Sheikh Junaidinil Baghdadiyi Radi  
Allahu Anhu Ta'ala Anhu
11. Sheikh Abi Bakrinish Shibliyi Radi Allahu Ta'ala Anhu
12. Sheikh Abil Fazli Abdil Waahidit Tameemi Radi Allahu  
Ta'ala Anhu
13. Sheikh Abil Farhit Tartooisiyi Radi Allahu Ta'ala Anhu
14. Sheikh Abil Hassani Aliyinil Qurshiyil Haqqariyi Radi  
Allahu Ta'ala Anhu
15. Sheikh Abi Saeedinil Makhzoomiyi Radi Allahu Ta'ala  
Anhu
16. Allahuma Salle Wa Sallim Wa Baarik Alaihi Wa Alaihim  
Wa alal Maulal Maulas Sayyidil Kareemi Ghausia Saqalaini  
Wa Ghaisil Kaunaini Al Imaami Abi Muhammaddin Abdil  
Qadiril Hassaniyiil Hussainiyi Jilaaniyi Sallal laahu Ta'ala  
ala Jaddihil Kareemi Wa Alaihi Wa Ala Masha'ikhil  
Izaami Wa Usoolihil Kiraami Wa Faroo'ihil Kifaami Wa  
Muhib'bih Wal Muntameena Ilaihi ila Yaumil Qiyaami Wa  
Baarik Wa Sallim Abadan.



De namen in deze silsila zijn geregistreerd in **SHAJRAH-E-MUQADDAS van de Silsila Aaliyah Qaderiyah Barkaatiyah Radawwiyah Nooria**.

Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum  
Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum

## 10. Nasiha

Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allaho anho* onderwees moesliems en predikte tot ongelovigen in Bagdad. Zijn khoetba (prediken) en nasiha (adviezen) zijn eeuwen geleden gecompileerd en doorgegeven aan de moesliem geestelijken als het klassieke grondbeginsel. Zijn bijzondere boekwerken op dit terrein zijn:



1. Sirr al-Asrar (het geheim der geheimen)
2. Futuh al-Ghayb (de openbaring van het ongeziene)
3. Ghunyat-al-Talibeen (voorspoed voor zoekers)
4. Al-Fathu Rabbani (de gave van devote gratie).

Behoudens de Heilige Qur'aan en Ahadith Shareef zijn bovenstaande boeken noodzakelijk voor degene die verlangen een Aliem (Schriftgeleerde) te worden. Als wij zijn meesterwerken lezen dan valt op, dat zijn expressie enorm verschilt met dat van een andere Sheikh, Aliem of Wali. Hij is zo doordrongen van de spirituele kracht van tawhid, dat zijn verklaring en denkrichting spontane spiritueel zelfverzekerde persoonlijkheid vertonen. Iemand die zijn khoetba leest zegt meteen dat de Sheikh de Qutb-al-Aqtaab, Sheikh-ul-Mashaaiikh, Ghaus-ul-Azam en nog veel meer is. Kortom, een Sheikh die zowel Mujaddiyya (hervormer van het geloof) als Wilāyah (heiligheid) in zich heeft.

Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum  
 Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum

## 11. Askār, Salawāt en Qasaid

De Qadiriyya tariqa is een tariqa van Zi-krullah, gedenken van Allah. Het meer-voud van zikr is askār. De askār en awrād (dagelijkse vrijwillige gebeden) van Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allaho anho* zijn vastgelegd in veel kitābs (religieuze boeken).



Een uitgave is het boek **Fuyudhaatur-Rabbaniyya**, samengesteld door al-Hadj Ismail ibn Sayyed Mohammed Sa'eed al-Qadri. Het boek bevat de awrād en askār van de Sheikh voor zowel iedere dag (als bijzondere momenten) van de week. Daarnaast hebben wij de Salawāt (Duroed) voor de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam* die gereciteerd is door Ghaus-ul-Azam. Om te weten hoe hij Salawāt en salām voor de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam* presenteerde zult u het boek **Fuyudhaatur-Rabbaniyya** mogen lezen. Hierin staat geschreven hoe hij zijn voordracht deed. Zijn meest bekende Salawāt is na zijn dood betiteld **As-Salātul Ghausia**. Daarnaast reciteerde hij ook As-Salātul Kubra (de voortreffelijke Salawāt) en Kibritil Ahmar (de filosoof's steen). Kibritil Ahmar is in zowel **Fuyudhaatur-Rabbaniyya** als in **Mis-kaatus-Salawaat** van Maulana Mohammed Elias Burney opgenomen. Met de filosoof's steen wordt bedoeld iets bijzonder vreemd vinden.

Zijn accent lag voornamelijk verdiept in de Asma-ul-Hoesna (de meest prachtige namen van Allah Ta'ala) tot deze adembenemend door de aders ging stromen. Hij had een Qasida (lofzang) geschreven bestaande uit 63 verzen over de Asma-ul-Hoesna. De begin-verzen van deze Qasida zijn:

**Sharatu bi Tawheedil Ilahi Mubasmilaa  
 Sa Akhtimu biz-zikril Hameedi Mujam-mila  
 Wa Ash-Hadu Annallah Laa Rabba Ghai-ruhu  
 Tanazzaha an Hasril Uquli Takammulaa**



Ik wil eindigen met de Zikr van Allah, de Meest Prachtige.

En ik getuig, dat er geen Heer is dan Allah.

Geprezen is Hij, veel meer dan ons begrip, Meest Perfecte.

(Bron: transliteratie van **Fuyudhaatur-Rabbaniyya**, pag. 52)

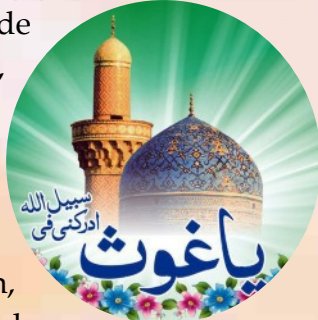
Qasida Ghausia is alom bekend en wordt voorgedragen van Rabat tot Lahore en van Mombasa tot Toronto.

Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allaho anho* nam van deze wereld afscheid op 11 Rabbi-ul-Aakhir 561 Hijri (1166 n. Chr.) op de leeftijd van 91 jaar. In die nacht reciteren zijn Moerieds van de Qadiriyya tariqa de Heilige Qur'aan en verrichtten Zikr. In India word die nacht herdacht als Ghiyaarween Shareef (de gezegende 11e nacht van de maand) en in die nacht wordt Qasida Ghausia eveneens gereciteerd. In zijn Qasida verklaard Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* ons enkele van zijn geheime spirituele voordrachten. Observeer eens zelf de spirituele kracht waarmee onderstaande verzen zich op uw gevoel inwerken:

**Saqaanil hubbu kaasaatil wisaalee  
 Faqultu likhamratee nahwee ta'aalee**

Als wij de klassieke meesterwerken van de Sheikh zoals Sirr al-Asrar, Futh al-Ghayb, Ghunyat al-Talibin, al-Fathu Rabbani, Qasida Ghausia lezen en de awrād en Salawāt die hij opzegde ook reciteren, dan kunnen wij begrijpen waarom hij als Ghaus-ul-Azam wordt beschouwd. Doch, het roept soms vragen op waarom hij zoveel spirituele geheimen onthuld kreeg, terwijl de meeste Sheikhs daarover zwijgzaam zijn. Om deze vraag te beantwoorden zullen wij moeten terugblinken naar Sayyedina Imami Maulana Abdullah ibn Alawi al-Haddad *radi Allahu anhu*. In **Gifts for the Seeker**, pagina 11, verklaart hij dat Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* toestemming had gekregen om de spirituele geheimen te onthullen.

Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum  
 Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum



## 12. De islam verspreidt door soefi heiligen

Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anho* is door zijn nasīha, askār, Salawāt, zijn bijzondere levenswijze in de islam, zijn totale overgave aan de wil van Allah, zijn bewijsvoering van het geloven in Allah en zijn wijsheid en preek (waardoor meer dan 5.000 Joden en Christenen zich bekeerden tot de islam) het voorbeeld voor de Soefi heiligen. In Sirr-al-Asrar, pagina 31, van Sheikh Tosun Bayrak al-Jerrahi al-Halveti staat geschreven dat meer dan 100.000 misdadigers, moordenaars, dieven en bandieten afstand hadden genomen van hun criminale levenswijze en vrome moesliems en respectvolle derwijsen waren geworden. Ook de halqa-e-zikr die

hij heeft gevormd hebben miljoenen mensen doen bekeren tot de islam. Deze mystieke bijeenkomsten zullen zich *Insha-Allah* blijven voortzetten tot de Dag des Oordeels. Amien.

### Enkele voorbeelden die bovenstaande illustreren.



**Sheikh-ul-Mashaaiikh Sayyedina Junaid-e-Baghdadi radi Allahu anho** leefde twee honderd jaar voor Sarkār-e-Ghaus-e-Azam radi Allahu anhu. De laatste kondigde zijn komst aan Sheikh Junaid als volgt. Op een dag toen Hazrat Junaid-e-Baghdadi radi Allahu anhu in spirituele extase verkeerde zei hij: **“Zijn voet rust op mijn schouders, zijn voet rust op mijn schouders.”** Nadat hij weer uit extase was gekomen vroegen zijn leerlingen aan hem wat hij bedoelde met zijn heilige woorden. De Sheikh antwoordde: “Ik ben geïnformeerd dat de grote Sheikh geboren wordt tegen het eind van de vijfde eeuw Hijri. Zijn naam zal Abdul Qadir radi Allahu anhu zijn en hij zal de titel Mohiyyoeddien dragen. Hij zal in Jilan geboren worden en in Bagdad zijn leven doorbrengen. Op een dag, in opdracht van Allah, zal hij zeggen: “Mijn voet is op de schouders van alle Awliyah Allah.” Gedurende mijn spirituele extase zag ik zijn hoogheid en deze woorden werden door mij gezegd zonder dat ik het kon beheersen.”

**Maulana Moïnuddin Chishti radi Allahu anho** die Sheikh Abdul Qadir Jilaani radi Allahu anho als zijn grootmeester erkent heeft de islam in India verkondigd onder de Hindoes. Hij bereikte zo'n hoge status, dat hij Soeltanul Hind (de sultan van de heiligen in het subcontinent India) wordt genoemd. Alle Awliyah in die regio

vallen onder zijn toezicht, terwijl hij zelf onder het toezicht van Ghaus-al-Azam valt.

Evenzo werd **Sheikh Uways ibn Mohammmed radi Allaho anho** van Somalië een Khalifah in Tariqat-ul Qadriyya van Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* in Bagdad. Hij verspreidde de islam in Oost Afrika do or de zikr bijeenkomsten.



**Sheikh Hamzah Fansuri radi Allaho anho** wordt gezien als de grootste Soefi van Indonesië en Maleisië. Hij beweerde volmondig de islam van Sheikh Abdul Qadir *radi Allahu anhu* geleerd te hebben. Er kan vrijuit gezegd worden, dat de Moeriedden en Moehibbien (liefkozende leerlingen) van Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* de islam hebben verspreid door zikr bijeenkomsten. De barakaat (zegeningen) van zikr zijn waarlijk oneindig. Moge Allah Ta'ala ons ook een van de Zaakirien maken. Amien.

**Imam Hassan Askari radi Allaho anho** vertelde dat Sheikh Abu Muhammad *radi Allaho anho* voor zijn dood verklaarde: "Imam Hassan Askari overhandigde zijn Jubba (mantel) over aan Sayyedina Imam Ma'roof Karghi *radi Allahu anhu* en vroeg hem om het door te geven aan Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*. Hazrat Imam Maroof Karghi *radi Allahu anhu* gaf deze mantel aan Sayyedina Junaid-e-Baghdadi *radi Allahu anhu*, die het op zijn beurt het doorgaf aan Sheikh Danoori en zo werd het uiteindelijk overgedragen van Sheikh tot Sheikh totdat het Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* in het jaar 497 Hijri bereikte. (**Makhzanul Qadiriyya**)

**Sheikh Abu Bakr bin Hawwaar radi Allahu anho** leefde voor de tijd van Huzoer Ghaus-e-Azam en was onder de eminente Mas-haaikh van Bagdad. Op een dag bevond hij zich in zijn majlies (bijeenkomst) toe hij zei dat er zijn zeven Aqtaab van Irak zijn, te weten:



1. Sheikh Ma'roof Karghi radi Allahu anhu
2. Hazrat Imam Amad bin Hambal radi Allahu anhu
3. Hazrat Bishr Haafi radi Allahu anhu
4. Sheikh Mansoor bin Amaar radi Allahu anhu
5. Sayyedina Junaid Baghdadi radi Allahu anhu
6. Hazrat Sahl bin Abdullaah Tastari radi Allahu anhu
7. Hazrat Abdul Qadir Jeeli radi Allahu anhu.

Toen Sayyedi Abu Muhammad *radi Allaho anho*, een Moeried van Sheikh Abu Bakr *radi Allaho anho*, dit hoorde vroeg hij: "Wij hebben gehoord en weten de eerste zes namen, maar van de zevende hebben wij nooit gehoord. O Sheikh! Wie is Abdul Qadir Jieli." Sheikh Abu Bakr *radi Allahu anhu* antwoordde: "Abdul Qadir *radi Allahu anhu* zal geen Arabier zijn, maar een zeer heilige man. Hij zal tegen het eind van de vijfde eeuw Hijri geboren worden en zijn leven doorbrengen in Bagdad." [Bahjatul Asraar]

**Sheikh Khaliel Balkhi radi Allaho anho** is een vooraanstaande Wali-Allah die is heengegaan voor de tijd van Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*. Op een dag toen hij omringd was door zijn leerlingen zei hij: "Een waarachtige dienaar van Allah zal kennelijk in Irak aankomen tegen het eind van de vijfde eeuw Hijri. De wereld zal verlicht worden door zijn aanwezigheid. Hij zal de Ghaus van zijn tijd zijn. De schepping van Allah zal gehoorzaam

zijn jegens hem én hij zal de leider van alle Awliyah Allah zijn.” [Askār-ul-Abraar]



**Imam Muhammad bin Saeed Zanjani** *radi Allaho anho* verklaarde als volgt in zijn onderscheiden boekwerk Nuzhatul Khawatir: “Vanaf het tijdperk van Hazrat Abi Ali Hassan Yasaarajuwi *radi Allahu anhu* tot aan het tijdperk van Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu*, heeft iedere Wali op aarde aangekondigd, de komst van Hazrat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*.” [Nuzhatul Khawatir]

### 13. Een dief wordt een Abdāl

Op een dag kwam een dief het huis van Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* binnen met de intentie iets te stelen. Toen hij eenmaal in het huis was werd hij terstond blind. Daardoor werd het voor hem onmogelijk de uitgang van het huis te vinden en ging in een hoek van het huis zitten. In de ochtend werd hij gevangen genomen en gebracht naar Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*. Toen Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* hem zag plaatste hij zijn gezegende hand op de ogen van de dief en meteen kon de dief weer zien. Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* zei toen: **“Hij kwam om materiële rijkdom te stelen, maar ik zal hem zegenen met een juweel dat zijn hele leven bij hem zal blijven.”** Na deze gezegende woorden wierp Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* zijn gezegende blik op de dief en direct was hij verheven tot de status van Wilaayat. Het was juist op dat moment dat één van de aangewezen Abdāls (een categorie van de Awliyah) was overleden. Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* stuurde de dief, nu Wali, als plaatsvervanger van de Abdāl die was overleden. **SoebhānAllah!**

## 14. "Mijn voet is op de schouders van de Awliyah"



Op een dag gaf Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* een lezing toen hij in spirituele toestand kwam en zei: "Mijn voet is op de schouders van de Awliyah Allah." Op dat moment waren veel Awliyah daar aanwezig en onmiddellijk hebben ze hun schouders voor hem gebogen. Hazrat Sheikh Ali bin Haiti *radi Allahu anhu* die daar aanwezig was ging onmiddellijk naar Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* en plaatste fysiek de gezegende voet van Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* op zijn nek. Hazrat Majid *radi Allahu anhu* verklaarde: "Toen Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* deze woorden zei bogen alle Wali op aarde hun hoofd voor de Sheikh." Hij verklaarde ook: "Er waren 300 Awliyah Allah en 700 Rijaalul Ghayb (mannen uit het heimelijke) aanwezig in die bijeenkomst en een ieder boog zijn nek voor hem."

Hazrat Makaarim *radi Allahu anhu* vertelde: "De dag waarop Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* deze bewering maakte wist iedere Awliyah dat de vlag der Koningschap was gepland door Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*. Op deze dag bogen alle Awliyah van Oost naar West hun hoofd op zijn bevel."

Hazrat Sayyedi Sheikh Khalifatoel Akbar *radi Allahu anhu* verklaarde: "Ik zag de beminde Rasool *sallallaaho alaihi wa sallam* in mijn droom en ik vroeg hem over de bewering van Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* 'mijn voet is op de schouders van alle Awliyah'. Hij zei dat de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam* antwoordde: 'Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* heeft de waarheid

gesproken en waarom zou hij dat niet zeggen terwijl hij de Qutb is en ik zijn beschermer'."

Een couplet van Huzoer Moefti-e-Azam Hind *radi Allahu anhu* laat zien dat zelfs toen hij nog niet geboren was deze bewering al was gemaakt, maar zelfs na het komen in de fysieke wereld laat hij zijn getrouwheid zien aan Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* door acceptatie conform het bevel van Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*. Dit en zijn immense liefde voor Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* gaven hem de uitzonderlijke status van **Ghaus-ul-Waqt** wat Ghaus van zijn tijd betekend.



## 15. Hazrat Imam Ahmed bin Hambal *radi Allahu anhu*

Hazrat Sayyedi Baqa *radi Allahu anhu* verklaarde dat hij eens Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* vergezelde naar de Mazār (graftombe) van Hazrat Imam Ahmed bin Hambal *radi Allahu anhu*. Hij zei: "Ik zag de graftombe van Hazrat Imam Ahmed bin Hambal *radi Allahu anhu* open gaan en hem uit zijn graf komen. Hij omhelsde Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* en zei 'zelfs ik ben afhankelijk van u Shari'ah en Tariqat'."

Het kunnen verkrijgen van de status Wilāyah (hoogste gradatie van een Soefi) is voorbehouden aan Zaakirien (degene die Allah herinnert), Ābidien (degene die Allah aanbidt) en Moehibbien (degene die van de heilige Profeet Mohammed *sallallaaho alaihi wa sallam* houdt). Deze status kan in alle omstandigheden uitsluitend via de keten van de heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam*, Sheikh Abdul Qadir Jilaani en de eigen Sheikh verkregen worden.

De Awliyah en de Oelema (Schriftgeleerden) zijn de Khalifatoellah van Allah. U moet altijd verlangen naar de Wilāyah, zodat u een Arif Biellah (kenner van Allah) wordt.  
*Allahumma j alna minal aarifeen, Aameen Yaa Rabbal Alameen.*



Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum  
 Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum

## 16. Aqieda

Zijn aqieda (overtuiging) was dat van de Ahle Soennat wal Jama'ah en gebaseerd op de Heilige Qur'aan en Soennat van de Heilige Profeet Mohammed *sallallaaho alaihi wa sallam*. Alle Soefi heiligen hebben gedurende de afgelopen eeuwen hun leven gericht op deze aqieda. De hoeksteen van de aqieda is tawhid (Eenheid van Allah), zijn vorming is met Asma-ul-Hoesna en Ishq (liefde) voor de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam*. Het dagelijkse leven van deze Soefi's zijn omgeven door Shari'ah. Het is gegroeid en verspreid door nasiha, zikr van Allah Ta'ala en Salawāt en salām voor de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam*. Hun hoogtepunt is jihad en hun uiteindelijke doel is Fana Fillah (het opgaan in de liefde van Allah Ta'ala), waarna Allah hen overvloedig zegent met Baqa Billah (oneindige spirituele leven) met Zijn Riza (genoegen). Zo begin je met Rizal Waalidain (met het genoegen van je ouders) en eindig je met RizAllah (genoegen van Allah Subhanahu wa Ta'ala). De Sahabiyyien (metgezellen van de Heilige Profeet) zijn ook aangewezen als Radi Allahu Anhoem wa Radhu Anh (Allah is tevreden met hen en zij zijn geliefd bij Allah).

Volgens Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* is zijn eigen status gelijkwaardig aan het stof onder de voeten van de Sahāba. Als dat het geval is, wat is dan de status van de gezegende Sahāba van de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam*? Hun spirituele statuur stamt af van het feit, dat zij gezegend zijn door met eigen ogen en Im an (geloofsovertuiging) de Heilige Profeet Mohammed *sallallaaho alaihi wa sallam* te mogen aanschouwen. Als deze vergelijking zo groots is, hoe kan iemand dan diepgaand de sifat (eigenschappen) van Mohammed-e-Arabi Rasoel-e-Rabbil Alemien Rahmatulliel Alemien verklaren. Alleen Allah Rabbul Izzat is in staat om datgene te verklaren wat Hij heeft geschenken aan Zijn geliefde Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam*.

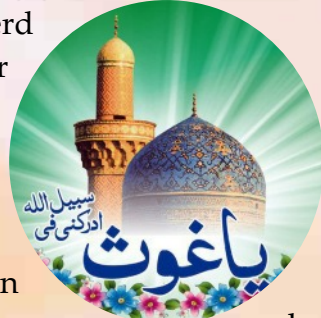


Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum  
 Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum

## 17. Zijn dagelijkse leven en onderwijs

Toen Hazrat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anho* vier jaar en zes maanden oud was, volgens andere vertellingen vijf jaar oud was, stuurde zijn moeder hem naar de lokale Madrassah in Jilan. Hij begon dus op zeer jonge leeftijd met onderwijs in deze Madrassah. Hij bleef in deze Madrassah leren tot zijn tiende jaar. Gedurende deze periode deden zich een aantal wonderbaarlijke gebeurtenissen voor. Telkens wanneer Huzoer Ghaus-e-Azam de Madrassah wilde betreden zag hij glimmende figuren voor hem vooruit lopen en zeggen: **“Maak de weg vrij voor de Vriend van Allah.”** Zijn zoon Sayyedi Abdur Razzaq *radi Allahu anhu* vertelde eens dat aan

Hazrat Ghaus-e-Paak *radi Allahu anhu* werd gevraagd wanneer hij voor het eerst over zijn Wilāyah te weten kwam en Hazrat Ghaus-e-Paak *radi Allahu anhu* antwoordde daarop: "Toen ik tien jaar oud was zag ik naast mij Engelen lopen naar de Madrasah en zodra wij de Madrassah bereikten hoorde ik hen zeggen: 'Maak de weg vrij voor de Wali Allah, maak de weg vrij voor de Wali Allah'. Toen dat zich steeds voor deed kwam er achter gezegend te zijn met de Wilāyah."



## 18. Ghaus-e-Azam *radi Allaho anho* aangekomen in Bagdad

De stad Bagdad werd gezegend door de voeten van Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* in het jaar 488 Hijri. Tegen de tijd dat het reisgezelschap in Bagdad Shareef was aangekomen had de eminente Sheikh al zijn veertig dinars uitgegeven. Hij begon zijn dagen door te brengen met honger en armoede. Als gevolg van zijn armoede ging hij naar de Arcade van Chorus, op zoek naar Halāl voedsel. Daar aangekomen zag hij dat al zeventig Awliyah Allah op zoek waren naar Halāl voedsel. Hij besloot niet tussen hen komen en keerde terug naar Bagdad Shareef. Op zijn terugweg ontmoette hij een reiziger uit Jilan. Deze reiziger, toen hij hoorde dat Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* van Jilan was, vroeg aan hem of hij een jonge man Abdul Qadir kende. Hazrat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* vertelde hem dat hij Abdul Qadir was. De reiziger naam toen een blok goud en gaf het aan Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* met de volgende woorden: "Het is door uw moeder gestuurd." Toen Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* dit hoorde bedankte hij onmiddellijk Almachtige Allah en ging weer naar de Arcade van Chorus waar hij het

grootste deel van het goud aan de Awliyah Allah gaf die op zoek waren naar voedsel. Zelf nam hij een klein deel voor zichzelf en keerde wederom naar Bagdad. Op zijn reis naar Bagdad kookte hij voedsel en verdeelde het onder de arme mensen. SoebhānAllah! Dit was het karakter van de Grootste Sheikh. Hoewel hij zelf zonder voedsel was gaf hij eerst een groot deel van het goud aan de Awliyah Allah, vervolgens gaf hij voedsel aan de arme mensen voordat hij zelf iets at. Zonder enige twijfel, dit is het teken van een ware dienaar van Allah. Dit was de wijze waarop het leven van Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* in de heilige stad Bagdad begon.



Na enige dagen in Bagdad te zijn aangekomen ging Hazrat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* zich inschrijven voor academische studies aan de bekende Jamia Nizaamiyya. Gedurende deze tijd was de Jamia het centrum van studie en spiritualisme voor de hele wereld. Jamia Nizaamiyya was gezegend met leraren van groot aanzien en vroomheid. Hij studeerde met grote oprechtheid en inwijding. Onder zijn Ulama (leraren) waren: Abul Wafa Ali bin Aqeel, Abu Ghaalib Muhammad bin Hassan Baaqilaani, Abu Zakariyah Yahyaa bin Ali Tabriz, Abu Saeed bin Abdul Karim, Abul Anaa'im Muhammad bin Ali bin Muhammad, Abu Saeed bin Mubarak Makhzoomi en Abul Khair Hamaad bin Muslim Al Dabbas (*ridwaanullahi ta'aala alaihim ajma'ien*).

Hij verwierf kennis van de zojuist genoemde Oelema in de volgende vakken: Qirat, Tafsir, Hadith, Fiqh, Shari'ah en Tariqat, etc. Niet alleen werd hij verrijkt met kennis in deze vakken, maar hij werd ook een voortreffelijke student in elk van de studievakken.

Op het gebied van **Adab** was zijn leraar Allama Abu Zakariyah Tabriz die zelf een grote Aliem van zijn tijd was. Hij was ook de auteur van verschillende kitābs (boeken) zoals: Tafsir-ul Qur'aan; Sharah Qasaid-ul Ashr en Sharah Diwaan Abi Tamaam.

Op het gebied van **Fiqh** en **Usool-e-Fiqh** waren zijn Ustaads: Sheikh Abul Wafa bin Aqeel Hambali, Abul Hassan Muhammad bin Qazi Abul Ulaa, Sheikh Abul Khataab Mahfooz Hambali, Qazi Abu Saeed Mubarak bin Ali Makhzoomi Hambali(*ridwaanullahi ta'aala alaihim ajma'ien*).



Op het gebied van **Hadith** verkreeg hij kennis van de volgende Ulama: Sayyedi Abul Barkaat Talhaa Al Aaqooli, Abul Ana'im Muhammad bin Ali bin Maimoon Al Farsi, Abu Uthmaan Ismaeel bin Muhammad Al Isbihaani, Abu Ghaalib Muhammad bin Hassan Al Baaqilaani, Abu Muhammad Jafar bin Ahmad binil Husainil, Sayyedi Muhammad Mukhtaar Al Hashmi, Sayyedi Abu Mansoor Abdur Rahman Al Qaz'zaaz, Abul Qaasim Ali bin Ahmad Ban'naan Al Karghi, Abu Talib Abdul Qadir bin Muhammad bin Yusuf (*ridwaanullahi ta'aala alaihim ajma'ien*).

Na de intense studies werd Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* gediplomeerd door Jamia Nizaamiyya. Gedurende zijn tijd was er geen Aliem die meer kennis had en vromer was dan Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*.

## 19. Beproevingen tijdens zijn studies

Terwijl hij in Bagdad studeerde werd hij voor vele beproevingen geplaatst. Hazrat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* zei vaak: "De beproevingen en problemen die ik in Bagdad tijdens mijn studies tegenkwam waren zo onverbiddelijk, dat wanneer zij gezet waren worden op een berg, de berg in tweeën zou splitsen." Hij zei verder: "Wanneer de beproevingen en problemen onverdraaglijk werden ging ik op de grond liggen en reciteerde voortdurend het vers van de Heilige Qur'aan. 'Dan is er zonder enige twijfel comfort met tussenpozen.' Door het vers te reciteren kreeg ik rust en vrede."

zo



Na schooltijd zwierf hij door de bossen en oerwouden van Bagdad waar hij de hele nacht doorbracht met Zikr van Almachtige Allah. Dit deed hij ongeacht de weersgesteldheid of het seizoen. Als moe en zwak werd rustte hij enige poos, maakte hij van de grond zijn bed en van een rotsblok zijn kussen. Gedurende deze nachten gevuld met Zikr kleedde hij zich aan met een kleine tulband en dunne mantel. Als hij honger kreeg ging hij naar de rivier Eufraat en at groente die hij langs de rivier kon vinden. Hij zei altijd dat hij meer plezier te hebben in deze leefwijze en het een motief om hem dichter bij Almachtige Allah te brengen.

Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* kreeg diepgaand spirituele kennis van de verheven persoonlijkheid Sheikh Hammaad, een Syriër die geboren was in een dorp dichtbij Damascus. Hij reisde naar Bagdad en leefde in een plaats genaamd Muzaffariyyah tot hij zijn laatste adem in 525 Hijri uitblies. Zijn gezegende Mazār ligt in het Shawneezia begraafplaats van Bagdad. Naast deze Sheikh

verkreeg hij spirituele educatie Sheikh Abu Saeed Mubarak Makhzoomi *radi Allahu an-hu*.

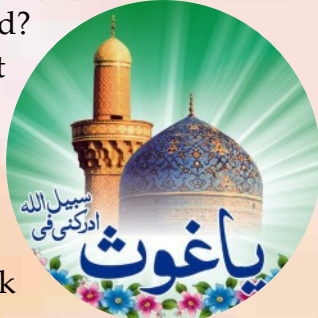
## 20. Aanvang van spirituele kennis

Na afronding van de academische studies werd het verlangen van Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* naar spirituele kennis niet geringer. Om deze dorst naar spirituele kennis te lessen gaf Almachtige Allah hem de mogelijkheid zich te begeven onder leiding van Sheikh Hammaad bin Muslim Al Dabbaas *radi Allahu anhu*, één van de superieuren onder de Mashaaikh van Bagdad-e-Muqaddas.



Hazrat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* verklaarde, dat er een tijd in Bagdad kwam toen een overvloed aan fitna (godsdiestige stroming) en fasād (gevecht) ontstond. Aangezien hij niets met deze ontwikkeling te maken wilde hebben besloot hij Bagdad-e-Muqaddas te verlaten voor een meer vreedzame omgeving. Hazrat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* zei: "Ik had de intentie uitgesproken Bagdad te verlaten vanwege de oncomfortabele situatie en was op weg Bagdad achter mij te laten toen uit het onzichtbare een grote kracht mij zo hard duwde, dat ik op de grond viel. Toen hoorde ik uit het onzichtbare een stem zeggen: 'Verlaat deze plaats niet. De schepping van Allah zal via u profijt verkrijgen'. Dit horende zei ik 'wat moet ik met deze mensen? Wat ik wil is alleen mijn Dien (Iman) beschermen'. De stem zei vervolgens, 'Nee, nee, het is van uitermate belang voor u om hier te blijven. Aan uw geloof zal geen schade worden gebracht. Onmiddellijk veranderde ik van gedachte en bleef uit liefde voor Allah in Bagdad. De volgende dag liep ik in een straat toen een man de huisdeur opende en mij riep. Hij zei: "O Abdul Qadir! Wat heb je

gisteren aan je Schepper (Allah) gevraagd? Met deze woorden en grote boosheid sloot hij de deur van zijn huis. Ik liep enige tijd verder en realiseerde dat ik een grote fout had begaan; deze man was een Wali, zo niet, dan had hij niet kunnen weten wat gisteren was gebeurd. Ik ging terug op zoek naar die deur, maar had geen succes. Hierna keek ik uit naar hem waar ik ook was tot dat ik hem op een dag in een Majlis (bijeenkomst) zag. Vanaf dat moment verbleef ik in zijn gezelschap. Deze persoonlijkheid was Sayyedi Hammaad bin Muslim Ad Dabbaas *radi Allahu anhu*."



## 21. Afronding academische en spirituele studies

Omstreeks het jaar 496 Hijri had Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* zijn academische en spirituele studies afgerond. Hij begon aan Mujāhida en Riyāzat (spirituele oefening en inspanningen op het Pad van Allah) te doen. Deze spirituele oefening vervolgde hij gedurende een periode van 496 Hijri tot 521 Hijri. Gedurende dit vijfentwintig jaar heeft hij zich in diepgaand spirituele oefeningen verdiept. Alleen door over hem te lezen kan iemand achter de wonderbloem van de Grote Heilige kan komen. Zijn eerlijkheid en inwijding in het beheersen van zijn nafs (ego) bracht hem in rap tempo naar de niveaus van "**Fanafir Rasoel** en **Fana Fil'llah**". Hij was nu volkomen dronken in de zee van liefde van Allah en Zijn Rasoel *sallallaaho alaihi wa sallam*. Hij veranderde zichzelf in een sterke berg van geduld en vastheid dat niet kon worden bewogen. De notabele gebeurtenissen die plaatsvonden gedurende dit deel van zijn leven zijn talloos en opgetekend. Alleen dit deel van zijn leven kan enkele boekdelen vormen. Om ons een indruk te geven van zijn spirituele conditie gedurende de

periode van vijfentwintig jaar zal hierna enkele voorvallen worden opgesomd:

## 22. Onderdrukken van zijn *nafs*

Op een dag toen hij een college gaf zei Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*: “Gedurende vijfentwintig jaar heb ik de bossen van Irak uitgekamd. Gedurende veertig jaar heb ik mijn Fajr salāh verricht met de woezoe van Isha én vijftien jaar lang heb ik op één been gestaan tot de Fajr waarin ik de hele Qur'aan heb gereciteerd. Tijdens deze tijd heb ik soms tussen drie en veertig dagen zonder eten doorgebracht, zelfs zonder een hapje.”



Hazrat Abul Masoed bin Abu Bakr Hariemi *radi Allahu anhu* vertelde dat Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* eens aan hem zei: “Jaar na jaar heb ik doorgebracht door mijn nafs te onderdrukken en mij zelf te plaatsen onder intense beproevingen. Gedurende één jaar at ik alleen groenten en dronk ik niets, het jaar daarop dronk ik alleen water en at ik niets, en vervolgens het jaar daarop dronk noch at ik niets. Er zijn zelfs tijden geweest dat ik geen oog dicht deed, zelfs geen knipperoog kreeg. Gedurende deze tijd beoefende ik verschillende vormen van spirituele trainingen. Er waren tijden dat ik zo dronken was van het vechten tegen mijn nafs, dat ik op doorns rolde totdat mijn hele lichaam erg bezeerd en gesneden was en ik bewusteloos werd. Mensen haalden mij op en brachten mij naar de Hākim (dokter) die mij dood verklaarde. Denkend dat ik dood was begonnen de mensen mij voor te bereiden voor ghōesl (bad) en kaffan (laken). Toen zij mij op het badplaat wilden leggen voor ghōesl, kwam ik na deze spirituele conditie weer bij bewustzijn en liep ik weg.”

## 23. Ontmoeting met Hazrat Khizr (*alaihis salām*)



Sayyedina Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* verklaarde dat op een dag toen hij net was begonnen met zijn spirituele oefeningen in de bossen van Bagdad hij een persoon ontmoette die erg mooi was met een vroom en glanzend gezicht. Deze persoon vroeg of hij bij hem wilde blijven. Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* antwoordde dat hij dat wenste. Deze persoon zei toen dat het alleen mogelijk was bij hem te blijven als Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* beloofde hem te gehoorzamen en nooit vragen te stellen over zijn spreekwoorden en handelingen. Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* beloofde dat meteen. Deze persoon beval Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* te gaan zitten op een voorgeschreven plaats en niet op te staan zolang hij niet was teruggekeerd. Deze persoon liet hem achter en keerde na een jaar terug. Hij zag Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* op de aangewezen plek zitten. Na een paar maanden met Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* te hebben doorgebracht vroeg hij hem weer daar te gaan zitten en op hem te wachten totdat hij weer was teruggekeerd. Deze persoon verliet hem en keerde weer na een jaar terug. Wederom bracht hij enige tijd door met de Grote Heilige en verliet hem wederom na dezelfde opdracht te hebben gegeven. Na een jaar keerde die persoon terug en bracht melk en roti (brood) met zich mee. Hij zei toen: **"Ik ben Hazrat Khizr en ik ben gevraagd deze maaltijd met u te delen."** Zij gingen bij elkaar zitten en aten van de gezegende maaltijd. Hazrat Khizr vroeg vervolgens: **"O Abdul Qadir! Wat heb je de afgelopen drie jaar gegeten dat je op mij moest blijven wachten op de aangewezen plek?"** Hij antwoordde: "Wat de mensen hadden weggegooid."

## 24. Zijn strijd tegen duivelse machten

Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* verklaarde dat hij gedurende zijn leven geconfronteerd werd met verschillende aanvallen van Shaytaan (Satan) en zijn soorten, maar door de hulp van Almachtige Allah werd hij altijd de overwinnaar. Zelfs en zijn nafs probeerde hem te dwingen naar bepaalde verlangens heeft Almachtige Allah hem altijd daartegen beschermd. Toen de Shayatien (Satans) met uiterste kracht probeerde om Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* te beïnvloeden hoorde hij een stem zeggen: **“O Abdul Qadir! Sta onwankelbaar en daag ze uit. Onze hulp is met u.”**



Hazrat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* verklaarde dat toen hij dat hoorde hij onverzettelijk werd en de Shayatien uitdaagde en versloeg. Hij zei, de Shayatien deed zich moedig voor, nam angst aanwekkende vormen aan en kwam op mij af. In Jalāl zei de Sheikh **“Laa Howla Wa Laa Quwatta Ilaa Biel-laahiel Aliyiel Aziem”** en met een enorme kracht sloeg hij op het gezicht van de Shaytaan die vervolgens verdween.

## 25. Zijn eerste confrontatie met Shaytaan

Hij zei dat eens de Shaytaan naar hem toe kwam. Hij zei: **“Ik ben Iblies. U hebt mij en mijn leerlingen uitgeput in onze poging u te misleiden. Ik zou nu uw dienaar willen worden.”** Dit horende zei de Ghaus: **“O vervloekte! Ga hier vandaan meteen weg!”** Ondanks het bevel van Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* weigerde de Shaytaan weg te gaan, waarna een hand uit het onzichtbare te voorschijn kwam en de Shaytaan een stevige klap

op zijn hoofd sloeg. Satan zakte weg in de grond.

## 26. Zijn tweede confrontatie met Shaytaan



Hazrat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* verklaarde: "Eens kwam Shaytaan naar mij met in zijn hand vuurballen die hij naar mij gooide. Terwijl dit gebeurde verscheen een gesluierde persoon op een wit paard die een zwaard in mijn hand gaf. Het moment waarop ik het zwaard in mijn hand pakte draaide Shaytaan zich om en rende weg."

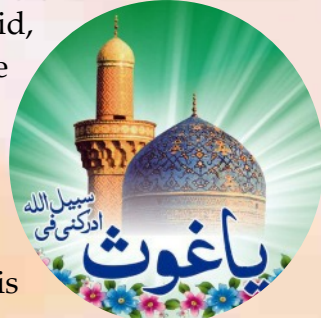
## 27. Zijn derde confrontatie met Shaytaan

Hazrat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* verklaarde: "Eens zag ik weer Shaytaan, maar deze keer in een droevige situatie. Ik zag hem op de grond zitten zand op zijn hoofd strooien. Toen hij mij zag zei hij: 'O Abdul Qadir u hebt mij heel droevig gemaakt en ontgoocheld'. Ik zei: 'Vervloekte! Ga weg! Ik vraag altijd bescherming aan Allah tegen jou'. Toen de Shaytaan dit hoorde zei hij: 'Deze woorden geven mij meer pijn'. De Shaytaan spreidde een heleboel valstrikken om mij heen. Ik vroeg wat dit betekende en hij antwoordde: 'Deze zijn valstrikken en web strikken van deze wereld waarin wij (satans) de mensen als u strikken'. Daarna heb ik gedurende één jaar lang deze valstrikken bestudeerd en allemaal uiteengeslagen."

## 28. Zijn vasthoudendheid in Shari'ah

Nadat hij diepgaand academische en spirituele kennis had verkregen was Hazrat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* niet alleen de

meest Heilige en geleerde persoonlijkheid, maar hij was een leidend licht voor de misleidde en een onbeweegbare berg als het erop aankwam te spreken tegen wat onjuist was. Hij zei altijd dat tot de Dag des Oordeels niemand de Shari'ah kan veranderen en een ieder die tegen de Shari'ah is in wezen een slechte persoon (Shaytaan) is.



Zijn zoon Sheikh Zia-ud-deen Abu Nasr Moesa *radi Allahu anhu* verklaarde: "Mijn vader Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* vertelde mij eens dat hij mujāhida deed in het bos toen hij veel dorst kreeg. Plotseling verscheen een wolk boven zijn hoofd waaruit druppels koud water vielen die hij opdronk. Dit was de gunst van Allah. Na enige tijd verscheen weer een andere wolk boven hem waaruit zo'n sterke lichtstraal verscheen die de hemel met stralend verlichtte. Hij zei dat hij daarna een figuur in de wolk zag die zei: 'O Abdul Qadir! Ik ben je Schepper. Ik heb alles Halāl voor je gemaakt'. Toen mijn vader dat hoorde las hij de Ta'ooz (*a-oesobiellahi minash shaytaanier rajiem*) en het licht veranderde meteen in duisternis. Een stem zei toen: 'O Abdul Qadir! Jouw kennis heeft je gered'. Mijn vader antwoordde toen: 'Allah heeft mij gered'. Shaytaan zei toen: 'Ik heb vele mystici met deze truck misleid'. Hazrat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* antwoordde: 'Inderdaad het is de Genade van mijn Schepper die met mij is'. Ik vroeg mijn vader hoe hij wist dat het de Shaytaan was en hij antwoordde: "Door zijn woorden, dat hij alles wat harām is voor mij Halāl heeft gemaakt. Allah geeft geen onjuiste bevelen."

## 29. Zijn macht over Jinns



Hazrat Abu Futooh Muhammad bin Abil Aas Yusuf bin Ismaeel bin Ahmad Ali Qarshi Tameemi Bakri Baghdadi *radi Allahu anhu* verklaarde eens dat Hazrat Sheikh Abu Saeed Abdullah bin Ahmad bin Ali bin Muhammad Baghdadi Azja'ee *radi Allahu anhu* bij Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* kwam en klaagde over zijn zestien jarige dochter Fatima. Fatima, die erg mooi was, ging op het dak van het huis en verdween ineens. Toen Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* dit hoorde bracht hij de vader op zijn gemak en zei dat hij zich geen zorgen hoefde te maken. Ghaus-e-Paak *radi Allahu anhu* vroeg hem vervolgens in de nacht naar een bepaald bos te gaan. Als u het bos binnen gaat zult u veel zandhoopjes zien. U gaat op de vijfde zandhoop die u passeert zitten. Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* zei vervolgens dat hij Bismillah en Abdul Qadir opzeggend om zich heen een cirkel op de grond moest tekenen. Ghaus-e-Paak *radi Allahu anhu* vervolgde, in het derde deel van de nacht zult u een leger Jinns zien passeren. Zij zullen heel erg angstig en woest uitzien, maar u zult niet bang moeten zijn. U blijft op de zandhoop zitten en wachten. Exact op het tijdstip van het eerste daglicht zal de meest machtige Koning der Jinns passeren en persoonlijk naar u komen om te vragen wat uw probleem is. Op zijn vraag verteld u uw probleem en daarna vertelt u hem dat Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* u heeft gestuurd. Vertel hem over de verdwijning van uw dochter.

Hazrat Muhammad Baghdadi *radi Allahu anhu* verklaarde: "Ik deed zoals Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* had bevolen. Ik zat op de zandhoop, tekende een cirkel om mij heen en wachtte. Na enige tijd zag legers van Jinns voorbij komen in angstige vormen.

Zij waren erg van streek door mij die in hun weg zat, maar gingen zonder iets te zeggen voorbij. Zij hadden niet de moed over de cirkellijn te stappen. Tegen de ochtend kwam hun leider voorbij en vroeg mij naar mijn verzoek. Toen ik hem mijn situatie had verteld en zei dat Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* mij had gestuurd, stapte hij van zijn paard en stond vol respect naar mij te luisteren. Daarna stuurde hij de Jinns terug om de andere Jinns te vragen wie van hen mijn dochter had meegenomen. Mijn dochter werd teruggebracht en de ondeugende Jinn werd gestraft.”



Imam Shihabuddeen Umar bin Mohammed Suharwardi *radi Allahu anhuma* verwijst in zijn universeel geaccepteerde klassiek **Awariful Maarif** naar Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* als onze Sheikh. Hij schrijft, in overeenstemming met Sheikh Abdul Qadir Jilaani, dat de Sheikh de volgende kwaliteiten had eigen gemaakt van:

1. Allah Rabbul Izzat (zich toedekken en vergeven).
2. Sayyedina Mohammed Mustafa *sallallaaho alaihi wa sallam* (bemiddelen en vergezellen).
3. Sayyedina Abu Bakr Siddiq *radi Allahu anhu* (waarheidsgrouw en vrijgevigheid).
4. Sayyedina Umar *radi Allahu anhu* (bevelen en verbieden).
5. Sayyedina Osmaan *radi Allahu anhu* (armen voorzien van voedsel en bidden wanneer anderen slapen).
6. Sayyedina Ali *radi Allahu anhu* (alom wetend en dapper).

**Imam ibn Kathir** beschrijft de waarschuwingen van Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* als volgt: "Hij beveelt de mensen datgene te doen wat goed is en te laten wat slecht is." Zijn oproep bereikte kaliefen, ministers, bestuurders, rechters, metgezellen en het gewone publiek. Op de preekstoel van de moskeeën staand berispte hij hen in aanwezigheid van getuigen. Eveneens gedurende de acties tegen de overheid. Hij verwierp de civiele benoeming van ieder onrechtvaardige persoon, verkoos Allah's zegen boven ieders woede en was niet ontroerd door enig verwijt.



**Ibn Rajab** citeert **Sheikh Muwaffaq Al-Deen** (auteur van het boek **Al-Maghni**) in zijn eigen boek **Zail Tabaqat Al-Hanabila**: "Ik heb nimmer gehoord, dat iemand zoveel nobele daden heeft verricht en wonderlijke krachten (Karamāt) bezit dan Sheikh Abdul Qadir Jilaani."

**Dr. Muhammed Haroon** van de Raza Academy heeft deze details beschreven in 'The World importance of Ghaus al Azam Hazrat Sheikh Muhyiddin Abdul Qadir Jilaani'.

Om gezegend te worden zullen wij een van zijn wonderen gedenken. Er is verteld, dat op een dag het bewolkt was en de nieuwe maan van de Ramadan zich niet had laten zien. De mensen waren verbijsterd en vroegen zich af of zij de volgende dag zouden vasten of niet. Zij gingen naar **Ummal-Khayr** en vroegen of haar kind die dag gegeten had. Toen bleek, dat hij niet gegeten had veronderstelden zij dat de Ramadan was begonnen. Zijn moeder vertelde: "Mijn zoon, Abdul Qadir Jilaani, was geboren in de maand Ramadan. Iedere poging van mij om hem gedurende de

dag te voeden weigerde hij. In zijn eerste ugd (jonger dan zeven jaar) dronk en at hij nooit in de Ramadan.” (*Sirr al-Asrar*, introductie door Sheikh Tosun al-Jerrahi al-Halveti, pagina 13).

je

Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* had vier vrouwen, elk op zich een voorbeeld van deugdzaamheid en gehecht aan hem. Hij had 49 kinderen waarvan 27 zonen. Vier van zijn zonen (Sheikh Abdul Wahhab, Sheikh Isa, Sheikh Abdul Razzaq en Sheikh Musa) werden beroemd vanwege hun opleiding en kennis.



**Sheikh Tosun al-Helveti** *radi Allahu anhu* vertelde over het dagelijkse leven van Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu*: “Hij had zich volledig overgegeven aan de Wil van Allah. Zijn nachten gingen voorbij met een dutje of zelfs zonder slaap afgezonderd in gebed en meditatie. Hij bracht de dagen door als een trouwe volgeling van de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam* door behulpzaam te zijn aan de mensen. Drie keer per week hield hij voor duizenden mensen in het openbaar toespraken. Iedere ochtend en middag gaf hij les in Qur'aan uitleg, profetische tradities, theologie, religieuze wetgeving en Soefisme. In de late middag bracht hij zijn tijd door met het geven van adviezen aan de mensen, zoals bedelaren en koningen, die uit alle hoeken van de wereld kwamen. Vlak voor het Maghrib gebed begon liep hij, in regen of zonneschijn, op straat brood onder de arme mensen te verdelen. Hij vastte iedere dag en at slechts eenmaal per dag, na zonsondergang, samen met anderen. Zijn leerlingen stonden voor zijn deur aan voorbijgangers te vragen of zij honger leden en dus wilden aanschuiven bij het eten.” (Bron: *Sirr al-Asrar*, pagina XLIV).

## 30. Overlijden van Sayyedi Abdullah *Soom'ie radi Allaho anho*



Hazrat Ghaus-e-Paak *radi Allahu anhu* was nog een student aan de Madrassah in Bagdad toen zijn grootvader Hazrat Abdullah Soom'ie *radi Allahu anhu* ter zielen ging op weg naar het Hiernamaals. Na het overlijden van zijn grootvader kwam de verantwoordelijkheid voor onderwijs in handen van zijn gezegende moeder. Met geduld, eerlijkheid en inwijding vervulde zij deze verantwoordelijkheid die aan haar was toevertrouwd. Op een dag toen Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* achttien jaar oud was ging hij het huis uit voor een wandelingetje. Hij liep in de straten van Jilan en zag een os voor hem. Hij liep achter de os enige tijd, toen het dier zich omdraaide en in mensenstem zei: "**U bent niet hiervoor geschapen en u bent niet opgedragen zo te doen**". Toen hij dit hoorde ging hij onmiddellijk naar huis en vertelde deze gebeurtenis aan zijn moeder. Vervolgens vroeg hij toestemming aan zijn moeder voor een reis naar Bagdad om zijn academische studie te voltooien en te zoeken naar meer spirituele kennis. Zijn moeder gaf hem, ondanks zijn jonge leeftijd, zonder enige twijfel toestemming om zijn reis naar Bagdad te maken.

## 31. Verschijning van plaats tot plaats

Op een dag toen Ghaus-e-Azam Jilaani *radi Allahu anhu* een van zijn verlichte spirituele lezingen hield zat Abul Mu'aali voor hem. Gedurende de loop van de lezing voelde Abul Mu'aali dat hij zijn natuurlijke behoeftte moest doen (naar toilet gaan). Hij vond het respectloos om de lezing Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* te verlaten en probeerde de drang te onderdrukken. Toen hij het niet

meer kon beheersen besloot hij toch naar het toilet te gaan. Op het moment dat hij wilde opstaan zag hij dat Ghaus-e-Paak *radi Allahu anhu* van de Mimbar (preekstoel) naar beneden kwam. Toen Ghaus-e-Paak *radi Allahu anhu* op de tweede traprede stond zag Abul Mu'aali een evenbeeld van Ghaus-e-Paak *radi Allahu anhu* op de bovenste traprede van de Mimbar. Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* kwam naar hem toe en gooide zijn sjaal over Abul Mu'aali. Meteen na dit incident zag Abul Mu'aali dat hij niet meer in de bijeenkomst zat, maar zich bevond in een vallei vol met begroeide planten, verfraaid met een beekje, dat er langs stroomde. Onmiddellijk deed hij zijn natuurlijke behoeften, maakte woezoe en verrichtte twee rakāts Salāh.



Toen Abdul Mu'aali zijn Salāh had beëindigd trok Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* zijn sjaal terug. Abul Mu'aali zag tot zijn verbazing dat hij nog steeds in de bijeenkomst van Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* zat en hij zelfs geen woord had gemist van de lezing van de eminente Sheikh. Later merkte Abul Mu'aali op dat hij zijn sleutels niet bij zich had en herinnerde zich de sleutels aan een boom langs het beekje in de vallei te hebben opgehangen. Abul Mu'aali verklaarde dat enige tijd na dit incident hij de kans kreeg op zakenreis te gaan. Gedurende deze reis bereikte Abul Mu'aali de vallei waar hij uitrustte. Hij merkte op dat het dezelfde vallei was waar Ghaus-e-Paak *radi Allahu anhu* tijdens zijn lezing naar toe had getransformeerd. Onmiddellijk ging hij naar de boom waaraan hij de sleutels had opgehangen en vond ze daar. *SoebhānAllah!* Deze zakenreis duurde veertien dagen. Dit wonder van Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* laat zien dat hij niet alleen spiritueel, maar ook fysiek Abul Mu'aali had verplaatst.

## 32. Bescherming tegen de storm



Eens verklaarden de studenten van Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* dat hij zoals gewoonlijk zijn college aan hen gaf toen plotseling zijn gezegende gezicht rood werd en druppels zweet zijn gezegende voorhoofd bedekte. Hij stak zijn hand in zijn mantel en bleef enige ogenblikken stil. De studenten verklaarden, toen hij zijn hand weer uit zijn mantel trok vielen druppels water uit zijn mouw. De studenten zeiden dat ze vanwege zijn spirituele status geen vragen hadden gesteld, maar het voorval hadden opgetekend met datum, dag en tijd van de gebeurtenis. De studenten zeiden verder, dat twee maanden na dit voorval een groep handelaren ter zee naar Bagdad waren gekomen en verschillende cadeaus aan Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*呈上. De studenten waren hierdoor erg verward, omdat zij deze handelaren nooit eerder in Bagdad hadden gezien. De studenten vroegen daarom aan de handelaren wat de reden was van de cadeaus. Zij gaven als antwoord dat twee maanden geleden zij per zeilschip op weg waren naar Bagdad en hun schip terecht kwam in een hevige storm. Toen zij realiseerden dat het gevaar hun schip zou laten zinken hebben zij Sheikh Abdul Qadir Jilaani *radi Allahu anhu* geroepen waarna een hand uit het onzichtbare verscheen en hun schip optilde. De studenten vergeleken hun verhaal met wat in de Madrassa was gebeurd, het was exact dezelfde datum, dag en tijd die zij hadden opgeschreven toen Ghaus-e-Paak *radi Allahu anhu* zijn hand in zijn mantel had gestoken. **SoebhānAllah!** Dit laat zien dat het leek alsof Sarkār-e-Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* zijn hand in zijn mantel stak, maar in werkelijkheid het schip redde waarin zich de handelaren bevonden die zijn naam hadden geroepen.

### 33. Zijn Nikāh (huwelijk)

Op een dag vroeg iemand aan Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* waarom hij Nikāh een plaats had gegeven in zijn unieke en verheven spirituele rang. Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* antwoordde: "Ik zou niet getrouwdd zijn indien mijn geliefde voorvader, Nabi Muhammad *sallallaaho alaihi wa sallam* mijn niet had bevolen te trouwen. Op grond van dit bevel heb ik Nikāh gedaan. Ik was in werkelijkheid bang om Nikāh te doen, om redenen dat mij tijd zou opgaan in andere dingen dan in de liefde van mijn Schepper, maar toen de tijd zover was zegende mijn Schepper mij met vier vrouwen en elk van hen hield heel erg veel van mij."



Wegens zijn ware en reine intentie voor Nikāh heeft hij zelfs na zijn huwelijk geen tijd verloren om zijn Ibādat te doen en zijn dienstverlening aan de Dien (godsdiens). Al zijn gezegende vrouwen waren gezegend met vroomheid en diepgaand geleerdheid. Hazrat Sayyedi Abdul Jabbar *radi Allahu anhu* één van de zonen van Huzoer Ghaus-e-Azam Jilaani *radi Allahu anhu* verklaarde over zijn moeder: "Als mijn moeder een donkere plaats binnen wilde gaan werd het onmiddellijk verlicht. Op een dag ging mijn vader Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* een plaats binnen waar mijn moeder was en onmiddellijk verdween het licht dat door haar verschijning was ontstaan. Toen mijn gezegende vader dat zag zei hij: 'Dit licht is niet voldoende. Het verdween door mijn geesteslicht. Laat mij het krachtiger maken'. Vanaf die dag als mijn moeder een donkere plaats binnen ging werd het verlicht als heldere hemel bij volle maan. "

Huzoer Sayyedi Abdur Razzaq *radi Allahu anhu* een zoon van Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu* verklaarde: "Mijn vader had negen en veertig kinderen, waarvan zeven en twintig zonen en twee en twintig dochters."



Sheikh Saifuddeen Abdul Wahab *radi Allahu anhu* een zoon van Huzoer Ghaus-e-Azam Jilaani *radi Allahu anhu* vroeg zijn vader om advies, kort voor zijn overlijden. Op zijn vraag antwoordde Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*: "Vrees Almachtige Allah. Vrees voor niemand anders dan Allah. Richt je altijd tot Hem. Vraag alles wat je wilt aan Allah. Ga naar niemand anders dan Allah. Heb geen vertrouwen in iemand anders dan Allah. Blijf vasthoudend op Tauhid (geloof in de éénheid van Allah). Er is geen verlossing zonder Tauhid. Wanneer het hart verbonden is met Allah, dan zal niets beter lijken voor hem. Ik heb het niveau van de Ware Liefde bereikt. Het is een domein waar voor wereldlijke liefde geen plaats is."

Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum  
 Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum

### **34. Zijn laatste dagen**

#### *34. 1 Aanwezigheid van andere wezens*

Kort voor zijn overlijden richtte hij zich tot zijn zonen en zei: "Ga voor mij weg. Nu meteen, jullie lijken voor mij te zijn maar in werkelijkheid zijn jullie niet de enige hier. Met uitzondering van jullie zijn andere scheppingen van Allah ook hier aanwezig. Maak voldoende ruimte voor hen. Toon je respect aan hen. Maak de weg

vrij. Dit is nu een plaats van verheven pardon en vergiffenis. Maak deze plaats niet propvol." Na deze woorden zei hij verder: "En, moge er vrede zijn, zegeningen en Genade van Allah op u. Moge Allah ons allen vergeven en moge Hij zijn Genade op ons laten schijnen." Deze laatste woorden waren zijn antwoord op de Salaam (groet) van Engelen die voor hem waren verschenen. Er is verklaard dat hij gedurende vier en twintig uren zijn salām herhaalde.



### 34.2 Zijn toestand

Gedurende deze tijd vroeg zijn zoon Sayyedi Abdur Rahman *radi Allahu anhu* naar zijn toestand en hij antwoordde: ""Niemand van jullie moeten mij vragen stellen over mijn toestand. Luister! Mijn toestand verandert voortdurend in het Verheven Hof van Allah. Mijn status wordt steeds meer en meer verheven naarmate de tijd voorbij gaat."

### 34.3 De toestand van zijn hart

Zijn zoon Sayyedi Abdul Jabbar *radi Allahu anhu* vroeg of hij enige pijn en ongemak ervoer. De Sheikh antwoordde: "Mijn hele lichaam doet pijn behalve mijn hart. Mijn hart is beschermd, omdat het een juweel is geworden door de zikr van Allah Almachtige en de lichtstraal van de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam*."

### 34.4 Zijn laatste momenten

In zijn laatste momenten op de fysieke aarde zei Huzoer Sayyedi Sarkār Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*: "Ik vraag hulp aan Allah.

Ik getuig dat niemand het waard het is aanbeden te worden dan Allah. Hij is de Verhevene en de Enige Ware Bestaande en zal nooit vergaan. Volmaakt is Hij, Degene die door Macht Superieur is over zijn dienaren en voor hen de dood heeft gekozen. Er is geen andere dan Allah. Muhammad *sallal-laaho alaihi wa sallam* is de Profeet van Allah.”

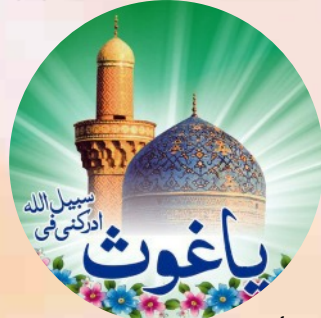


### 34.5 Zijn overlijden

In de vooravond van zijn overlijden zei Huzoer Ghaus-e-Azam *radi Allahu anhu*: “Ik vind het jammer voor jullie allemaal. Weten jullie wie ik ben? Ik vrees geen mens, Jinn of zelfs de Engel des Doods. O Engel des Doods! Neem mij mee naar het Verheven Hof van mijn Schepper, Die mij de kans heeft gegeven zijn gekozen dienaar (Wali) te mogen zijn en Hij die Superieur is en verantwoordelijk voor mijn opdrachten.” Na Hem, de geliefde van de Heilige Profeet *sallallaaho alaihi wa sallam*, de helder schijnende ster van Sayyedina Ali, het comfort van het hart van Sayyeda Fatima, de glorie van Imam Hassan, het stralende licht van Imam Husain, het licht van de ogen van Sayyedi Abu Sālih en Sayyeda Ummul Khair Fatima, Ghaus-ul-Aazam, Hazrat Sayyedina Sheikh Mohiyyoeddien Abdul Qadir Jilaani Al Baghdadi *radi Allahu anhu* voor de laatste keer op deze fysieke aarde. De lichtgevende en eminente heilige reisde van deze wereld over de brug des doods, die het mogelijk maakte voor de liefhebber (godvrezend) om de Geliefde te ontmoeten in de maand Rabbi-ul-Aakhir 561 Hijri (andere geschriften hebben als datum 11 of 17 van de maand).

## 35. Zijn gezegende Mazār

Zijn gezegende graftombe is in Bagdad,  
Irak.



## 36. Qasaid voor de Sheikh

Is het verwonderlijk, nadat deze ware gebeur-te-nissen zijn geschreven, dat veel meer Qasaid (gedichten) zijn geschreven in eerbied en glorie van Sheikh Abdul Qadir Jilaani radi Allahu anhu dan over andere heiligen? **Gulzare Tayyiba** in het Urdu bevat 17 gedichten over de Sheikh, terwijl de **Diwaan** in het Arabisch in Tariqat-ul Qadiriyya 27 gedichten bevat.

In dit introductie boekje is het niet mogelijk om alle gedichten ter gedachtenis aan de Sheikh te rechtvaardigen. Het volstaat hier met het geven van een extract uit **Champay Dhee Bootee** van Sultan Arifeen Sheikh Sultan Bahu *radi Allahu anhu* in Punjab, uit de poëtische schoonheid Malay van Sheikh Hamzah Fansuri *radi Allahu anhu* van Indonesië, uit de Salaam van Imam Ahmad Raza Khan *radi Allahu anhu* in Urdu en uit de **Diwaan** in Tariqat-ul Qadiriyya in het Arabisch.

*Abyaat van Sultan Bahu in Champay Dhee Bootee, (de Jashmin Plant) een klassiek in Qalām-e-Maa'rifat:*

Talib Ghaus-ul Azam waalay:

Shale kadhe na howan pandhe hoo

Jendhe andhar ishq dhee ratte

Rayn sadha kur landhe hoo

Jenun shawq dha howay

Lay khushyan nit andhe hoo

Dhono jahan naseeb tunhande Bahu  
 Jere zati alam kamadhe hoo

Vertaling van Maqbool Elahi in The Abyat  
 of Sultan Bahu, pagina 103.

Volgelingen van Ghaus-ul Azam:

**Willens Allah, zij zijn nooit ziek!**

**Zij die een graan hebben van liefde,**

**Zijn voortdurend in plotselinge pijn en koelte.**

**Verleid door kansen van een ontmoeting.**

**Hoopvol in hun blijgeestige oefening.**

**Gelukkig in beide werelden zijn Bahu!**

**Geliefden die Allah's Wil behagen.**



*Extract uit Malay van Sheikh Hamzah Fansuri radi Allahu anhu zoals opgenomen in Sayed Naguib al-Attas Some Aspects of Sufism as Understood en Practiced among the Malays, pagina 22.*

Hamzah nin asalnya Fansuri

Mendapat wujud ditanah Shahar Nawi

Beroleh Khilafat ilmu yang Ali

Daripada Abdul Qadir Sayyed Jilaani

Vertaling:

**Ik, Hamzah zoon van Fansur**

**In Shahar Nawi is mijn bestaan gerechtvaardigd.**

**De goddelijke kennis die ik van iemand kreeg**

**Heet Abdul Qadir, Sayyed van Jilan.**

### 37. Ala Hazrat Imam Ahmad Raza Khan *radi* *Allaho anho*

Ala Hazrat *radi Allaho anho* schreef **Salāms** voor de Heilige Profeet Mohammed *sallal-laaho alaihi wa sallam* waarin hij na de voordracht van weelderige salāms (begroetingen) ook salāms stuurt aan de Ahle-Bayt en de Sahāba *radi Allahu anhu*, evenals aan de Imams, de Awliyah en de salehien *rahmatullahi alaihim ajma'ien*.



de

*Extract uit de prachtige poëzie Hadaiq-i-Bakhsheesh, pagina 149, van A'la Hazrat:*

Ghaus-ul Azam Imam-ut-tuqaa wan-nuqaa  
 Jalwae Shaane Qudrat pe lakhon Salaam  
 Jis ke mimbar bane gardane Awliyah  
 Us qadam ki karamat pe lakhon Salaam.

**Vertaling:**

Ghaus-ul Azam Imam van de heiligen en godvrezende  
 Een miljoen saluut op hem, die van nature gaf is  
 Degene voor wie de nek van heiligen een kandel werd  
 Een miljoen saluut op het mirakel van zijn voet.

*Extract van de Qasida in het Arabisch uit Diwan van Qadiriyya:*

Bi Rasulillahi wal Jilan  
 Wa Rijaalin Min Bani Adnaan  
 Salaku Fee Manhajir-Rahmaan  
 Bi Rasulillahi wal Jilan.

Vertaling:

Ter wille van de Heilige Profeet en Sheikh  
Jilaani

En degenen in de stam van Adnaan  
Zij hebben betreden het Pad van de Barm-  
hartige Allah

Ter wille van de Heilige Profeet en Sheikh  
Jilaani



Tazkiratul Awliyah (de zikr van de Vrienden van Allah) is waar-  
lijk oneindig. Moge Allah Subhanahu wa Ta'ala ons vergeven en  
ons de Hidāyah (leiding) geven om in de islam te leven in over-  
eenstemming met de Heilige Qur'aan en de Soennat van Rasoe-  
loellah *sallallaaho alaihi wa sallam* zoals uitgelegd door Sayyedina  
Ghaus-ul-Azam Sheikh Abdul Qadir Jilaani radi Allahu anhu,  
Aameen Yaa Rabbal Aalameen.

Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum  
Yaa Hayyu Yaa Hayyu Yaa Qayyum

A photograph of a park bench situated in a dense forest during autumn. The ground and surrounding trees are covered in a thick layer of vibrant red and orange fallen leaves. The bench, which appears to be made of dark wood or metal with a decorative backrest, is positioned facing away from the camera towards a path that leads deeper into the woods. The lighting suggests a bright day, with sunlight filtering through the canopy of leaves.

Mediena Business School  
[www.sobm.nl](http://www.sobm.nl)